LA FORMATION DE ILESPRIT SCIENTIFIQUE

1

INTRODUCT ION

S’interroger sur la nature du phénomene scientifique est d’autant plus justifié
que les sciences modernes, par leurs avancées, et 'importance sociale qu’elles
revétent désormais, deviennent incontournables, au point de parfois se
confondre avec notre culture: ne parle-t-on pas de la culture scientifique

comme de la spécificité de la culture occidentale?

Néanmoins ce type d’affirmation ne va pas sans des contresens qu’il nous

appartient ici de déjouer.

Science vient du latin scire qui signifie savoir. Ainsi désignait-on autrefois par

savants les scientifiques.

Pour le sens commun, scientifique signifie rigoureux, ce qui est exact; mais

signifie aussi vrai, ce qui est loin d’étre toujours absolument le cas.

1.1 Premier contresens:

il n’y a pas une science, mais des sciences, spécialisées, possédant chacune son
objet propre, sa méthode particuliere, ses concepts et ses problématiques. Patler
de La Science est déja idéologique: il n’y a pas encore, et sans doute n’y aura-t-il
jamais de synthese réalisée du savoir, en dépit qu’A. Comte en eut. Ceci signifie
que les connaissances acquises sont loin d’étre définitives, ni toujours
compatibles entre elles: ne considérons que les contradictions existant entre la

physique newtonienne, la théorie des quanta et la relativité einsteinienne.

1.2 Second contresens:

Iobjectif des sciences n’est pas utilitaire. Il et au contraire totalement
désintéressé, méme s’il est vrai que les connaissances acquises par la dématche
scientifique peuvent présider a des applications techniques. En aucun cas on ne

saura considérer les sciences comme 'antichambre de la technique.

1.3 Troisieme contresens:

il releve de la méthode. Pour le sens commun, est vrai tout ce qui n’est pas
apparemment absurde. Pour le scientifique est seul vrai, ce qui a été vérifié et
prouvé. Et il ne le reste que pour autant, et aussi longtemps que des preuves
contraires n’auront pas été fournies. Toute théorie scientifique est ainsi, a la fois
provisoire et partielle. Ce pourquoi on ne parle plus de savants, mais de

chercheurs.



1.4 Quatriéme contresens:
si Pesprit scientifique est rigoureux et méthodique, il n’en est pas moins
polémique. Parce que le scientifique est un douteur professionnel, il ne peut pas
ne pas remettre en question les idées recues, les idéologies, les mythes et les
religions. Alors que ces derniéres procédent de réponses définitives en réponses
définitives, de dogmes en dogmes, la recherche, quant a elle, procede de

questions en questions, de problemes en problémes.

1.5 Cinquiéme contresens:
qui explique vraisemblablement tous les autres. Dans son souci
d’appréhender rigoureusement le monde, le scientifique procéde par
abstraction, par conceptualisations de plus en plus fines et complexes, ce qui ne
sera pas allé sans la production d’'un discours hermétique, d’un jargon peu

accessible au sens commun.

2 L7ESPRIT SCIENTIFIQUE N”EST NI INNE, NI IMMEDIAT.

2.1 La loi des trois états
Drapres Comte et sa loi des trois états, il représente méme plutdt I'état
terminal du développement de I'esprit humain. Il consiste dans I'abandon de la
question métaphysique pourquoi? celle-ci portant sur les causes premieres et
les fins dernieres, question a laquelle on ne saurait de toutes facons répondre
que de maniére idéaliste (par des ames ou des forces abstraites); au profit de la
seule question comment? par laquelle on cherche objectivement a rattacher les

phénoménes entre eux.

Cette modele théorique d’appréhension du monde est ainsi un produit de

I’histoire. C’est en méme temps une renonciation.

Toutes les représentations originelles sont anthropomorphiques et, selon
Comte, il n’aurait pu en aller autrement. Regardons simplement la théorie
fétichiste ou Comte expose la nécessité a 'origine de '’humanité d’une “théorie
quelconque” pour que puisse étre entamée la démarche intellectuelle de
Ihumanité. Regardons d’autre part le texte de F Jacob sur I'exigence pour le
cerveau humain d’'une “représentation unifiée et cohérente du monde”. Voir

enfin Kant et les catégories de 'entendement.

Ce n’est pas étre idéaliste que d’observer qu’effectivement la pensée humaine
tend vers l'universel. Comme I'avait déja énoncé Aristote: il n’y a pas de science
du singulier. Or, force est de constater qu’en ses débuts, la démarche positive

est incapable de produire cet universel. Elle reste méme incapable de produire



2.2 La formation

de 'universalisable.

En conséquence, la naissance et le développement de lesprit scientifique
n’ont pu se réaliser qu’a partir de ces représentations mythiques et religieuses
qu’il dépasse en méme temps qu’il les poursuit: ce qui soulighe en méme temps
la nécessité sans cesse réitérée d’une correction permanente du savoir
scientifique; ce qui rappelle dans un deuxiéme sens combien le savoir

scientifique n’est pas immédiat.

de ITesprit scientifique implique le renoncement
Bachelard évoque ainsi la nécessité de débarrasser continuellement Pesprit
scientifique de ses dernieres scories métaphysiques, se proposant par la méme
un véritable projet de psychanalyse de la connaissance. I’idéal reste bien
entendu de parvenir a formaliser des relations objectives qui ne soient plus le
reflet de dispositions subjectives de esprit, mais il faut bien considérer que ces
projections sont lourdes qui renvoient a une tradition sociale, a une nécessité

intellectuelle aussi:

Lesprit naif est anssi vieux: que le monde. (Bachelard)
La tendance a des explications finales et fétichistes reste toujours vivace: si
Pon voyait autrefois derriere tout phénomene inexpliqué, des démons, des
dieux ou des sorcicres; aujourd’hui on les attribue a des OVNI, des extra-

terrestres.

Surtout, remarquons qu’il ne suffira jamais d’éliminer toute passion, toute
superstition, toute imagination de la recherche. Si I'exigence de rigueur est une
condition nécessaire, elle n’en est pas suffisante pour autant. Revenir a une
perception pure, originelle ne servirait a rien. Cette perception originelle aurait
de la virginité, la stérilité. En effet, il importe bien plus de passer par un
véritable travail d’abstraction car ce qui est percu immédiatement est toujours

subjectif.



Par la perception nous saisissons effectivement un monde:
qualitatif
divers et homogene (fouillis d’événements complexes)

constitué par des étres distincts et autonomes; (la chimie
discourait ainsi sur la plombéité du plomb; cf.: aussi les quatre
¢léments qui n’étaient jamais que la représentation systématisée
d’une perception passablement naive) Ce qui s’impose a la
perception n’est jamais I'essentiel, mais seulement 'apparence: le feu
fait plus réver que réfléchir. I’analyse de la combustion permettra,
par exemple de saisir des feux sans flammes comme la respiration
qui est une oxydation discrete (ce dont la perception immédiate etit

A Tinverse, IPappréhension
scientifique est abstraite qui:

traduit les qualités en quantités
(elle mathématise son objet)

Punification rationnelle a la
diversité empirique (ct.:
Mendeléiev qui ramene la diversité
du réel a un nombre fini
d’éléments premiers)

substitue des rapports aux étres
distincts et séparés que l'on avait

été incapable

préalablement vus.

Ainsi le fait scientifique n’est-il jamais simplement donné, mais construit;
jamais évident mais élaboré au fil d’une modélisation théorique et d’une

procédure expérimentale.

1l s’agit donc d’imaginer souvent des artifices techniques qui permettent de
transposer des observations empiriques du terrain visuel et spatial vers le
champ abstrait des mathématiques ou le phénomeéne ne sera pas seulement vu,

mais plutét (et surtout) lu. Ex.: le thermometre.

Mais si I'observation suppose des instruments, il faut comprendre qu’en
méme temps ceux-ci impliquent a leur tour des modeles théoriques implicites.
Le thermomeétre n’est ainsi possible qu'une fois acquise la connaissance de la

dilatation du mercure.

Un instrument est une théorie matérialisée

3 LE RAPPORT SCIENCE / TECHNIQUE

3.1 On posera d’abord une distinction de principe:

La connaissance scientifique implique une soumission au réel quand au
contraire la technique implique un refus du réel puisque la volonté de puissance

humaine cherche a le transformet.

3.2 Mais il y a une relation logique entre les deux:

Pour qu’il y ait technique, il faut évidemment qu’elle puisse s’appuyer sur une
représentation théorique préalable du monde. En fait la technique utilise la

connaissance de la relation cause/effet comme moyen en vue d’une fin :

Ponr commander a la nature, il fait préalablement lui obéir

3.3 Un certain parallélisme existe néanmoins entre science et

technique:

Il faut bien considérer effectivement que les premieres techniques, tout
comme les premicres représentations théoriques (mythes ou religions) étaient

anthropomorphiques.




3.4 La question des origines reste ouverte:

3.5 Les sciences
technique:

Sont-ce les techniques primitives qui engendrérent les sciences ou bien fut-ce
I'inverse? Il faut bien reconnaitre que des techniques opérationnelles
précéderent, et de loin, les sciences rigoureuses. (Ex.: les pirogues s’adaptant
aux flots avant la maitrise de la mécanique des fluides; arcs et fleches etc.) Ces
premiéres techniques sont le prolongement de I'adaptation biologique: 'outil
prolonge naturellement 'organe. Cf: Leroi-Gourhan. Les tendances humaines
qui se réalisent dans les techniques prolongent ’adaptation animale. Le savoit-
faire souvent précede le savoir. Exemple de I’électrochoc. Ou plus simplement

encore de 'action politique.

C’est d’ailleurs tout l'intérét, toute la complexité, et toute la dynamique de la
présence humaine au monde qui se jouent ici: manifestement ’homme dans son
parcours, dans son histoire, a des réponses a fournir, compressé qu’il est par les
exigences drastiques de sa survie dans un monde hostile, avant méme qu’il n’en
ait réellement les moyens théoriques. Ses premicres réponses techniques se
jouent sur Pessai et I'erreur; elles ne sauraient qu’étre provisoires, méme si elles

sont souvent ingénieuses.

se constituent en réponse aux appels de la

Les premiers mathématiciens furent des arpenteurs; 'arithmétique semble
issue des nécessités du commerce; c’est le jaugeage des tonneaux qui permit la
découverte des incommensurables etc. On peut méme considérer que C’est sur
fond des échecs de la technique primitive que la théorie scientifique prend son

envol: voir exemple des fontainiers de Florence.

On a méme pu observer que ce n’étaient pas que les sciences dures - les
sciences de la matiére -, mais aussi les savoirs en général qui participaient d’une

nécessité pratique: ainsi de la rhétorique:

"La Rhbétorique (comme métalangage) est née de proces de propriété. V'ers 485 avant JC, deux
tyrans siciliens, Gelon et Hieron, opérérent des déportations, des transferts de population et des
expropriations, pour peupler Syracuse et lotir des mercenaires; lorsqu'ils furent renversés par un
soulévement démocratique et gue I'on vounlut revenir a l'ante quo ; il y eut des proces innombrables,
car les droits de propriété étaient obscurcis. Ces procés étatent de type nomvean: ils mobilisaient de
grands jurys populaires, devant lesquels pour convainere, il fallait étre "éloquent”. Cette éloquence,
participant a la fois de la démocratie et de la démagogie, du judiciaire et du politique (ce qu'on
appela ensuite le délibératif ) se constitua rapidement en objet d'enseignement. Les premiers
professeurs de cette nonvelle discipline furent Empédocle d' Agrigente, Corax, son éleve de Syracuse
(le premier a se faire payer ses lecons) et Tisias. Cet enseignement passa non moins rapidement en
Attique (aprés les guerres médiques) grice aux contestations des commercants, qui plaidaient
conjointement a Syracuse et a Athenes: la rhétorique est déja, en partie, athénienne des le milien du
Veme siecle.  (Barthes)



3.6 Subsiste néanmoins une réelle discontinuité entre science et
technique:

Si, effectivement la notion de cause est d’abord technique ( la cause que 'on
défend) la science rompt rapidement avec la pratique spontanée,

immédiatement utilitaire:
Ce n’est pas en construisant que I'on devient constructeur, mais en détruisant

L’esprit scientifique exige effectivement l’analyse, c'est-a-dire le découpage.
Ainsi, Torricelli ne se demande -t-il pas comment faire monter 'eau dans les
canalisations, mais bien pourquoi elle n’y monte pas. A ce titre, ce sont plutot
les échecs de la technique qui suscitent une réflexion scientifique, que ses
réussites, qui empéchent qu'on se pose des questions plus avant. Ainsi, les
sciences, quoiqu’elles servent les techniques, répondent avant tout a une
véritable curiosité intellectuelle, et se détachent progressivement de la

technique.

La pensée se sépare des métiers et cherche en elle-méme, dans ses propres
débats intérieurs, le secret des choses.

3.7 C’est par son désintéressement que la science fait progresser la
technique:

Le savant est souvent trés loin de se douter des applications techniques que
l'on tirera de ses découvertes. Hertz n’avait pas vu la radiodiffusion. En effet, le
détour par I'abstraction permet d’aborder les problemes pratiques de maniere
plus rationnelle: cf.: la technique d’éclairage ot 'on est passé d’une technique
faisant briler de la matiére a celles qui 'empéchent de se consumer par des gaz

inertes.

Ce qui ne veut pas dire que les découvertes scientifiques soient faites patr
hasard. Mais ce qui signifie que les préoccupations des chercheurs sont
purement théoriques, ce qui a I'avantage de leur épargner les contraintes de
l'urgence, et les errances des préjugés.

3.8 En retour la technique rend a la science le service de lui
fournir des instruments:

C’est donc a une véritable relation dialectique, que I'on assiste. S’il est exact
que tout instrument présuppose une théorie implicite, il est non moins vérifié
que les techniques progressant, elles offrent au chercheur lopportunité
d’instruments ‘observations, de calculs de plus en plus performants. Certes, il
ne sera jamais suffisant de voir pour savoir, et a ce titre, voir mieux, ou plus
loin, ne signifie pas savoir micux. Il n’empéche que ces nouveaux instruments

offrent des opportunités, et des moyens de vérification non négligeables.



Une science a ['dge de ses instruments de mesure.

4 METHODE ET EPISTEMOLOGIE

4.1 La nécessité de la méethode
Tout discours scientifique se propose d’atteindre un objet. Une science se
définit donc par cet objet (ce sur quoi elle porte). Mais la connaissance de cet
objet n’est pas possible sans que soit élaboré un programme d’investigation,

une méthode, un protocole de recherche.

Vue de lextérieur une méthodologie est la définition des étapes, des
procédures et des objectifs de recherche. Ce terme signifie plus encore:
étymologiquement, c’est le discours qui fonde le chemin menant a la

connaissance.

Vue de lintérieur, une méthodologie, comme toute pratique, implique
implicitement une théorie de la connaissance. Choisir de se fier au donné des
sens, ou les récuser pour ce qu’ils sont trompeurs, c’est d’emblée postuler une
théorie. Le choix de la méthode (expérience, expérimentation, observation etc.)
est donc déja lourd d’implications théoriques. Ce pourquoi une épistémologie

ne saurait étre neutre.

épistémologie: ensemble de proposition touchant la nature et les
conditions, les limites éventuelles et les possibilités de

Pinvestigation scientifique

On a souvent distingué méthode et épistémologie: celle-ci étant un discours
spéculatif que le chercheur devrait abandonner a la philosophie et conserver
seulement pour lui une méthodologie comprise comme une stratégie factuelle
et technique. Cette opposition est en partie justifié¢e. Il est exact que
I’épistémologie, ou lhistoire des sciences a été inventée par A Comte et la
chaire correspondante crée au College de France par Guizot sous l'insistance du
philosophe. Mais pour autant il faut reconnaitre que I’épistémologie ne s’est
jamais développée dans le vide, mais au contraire toujours en liaison avec le

développement concret de telle ou telle discipline scientifique:
*  Ainsi Platon théorise-t-il a partir du développement des mathématiques;

* Leibniz, a partir du développement du calcul infinitésimal qu’il co-

invente avec Newton;



e Kant, a partir du développement de la physique newtonienne

*  Hegel et Marx, a partir du projet de fondation des sciences économiques

et sociales mais aussi a partir du développement de la théorie darwinienne;
e Bachelard, a partir du développement de la physique atomique;
*  Canguilhem, a partir du développement de la biologie.

Il est certes exact que I'épistémologie s’attache souvent au contenu de la
connaissance scientifique en général ; il n’empéche que Descartes, Pascal et
Leibniz furent a la fois savants et philosophes; que 'on a compris de puis
longtemps dans les rangs philosophiques que patler de la connaissance en
général n’avait pas grand sens; quil fallait en conséquence envisager les
problemes épistémologiques dans un dialogue permanent avec chaque
discipline, avec prudence, et au cas pat cas. Tant et si bien qu’il est sans doute
présomptueux de parler d’une épistémologie en général, et qu’il vaille mieux
évoquer des épistémologies distinctes, quand bien méme ecussent-elles des
rapports étroits entre elles: il y a une épistémologie de la biologie, qui n’est pas

celle de histoire ou de la physique etc.

Néanmoins le probléme reste entier: ’épistémologie doit-elle étre le seul fait
du scientifique? ou bien le philosophe a-t-il légitimement droit et pouvoir d’en

parler? pour dire quoi? et a qui?



4.2 La connaissance
générales:

abordé successivement trois orientations

EMPIRISME

RATIONALISME

SUR
RATIONALISME

dans Pexpérience.

Sous sa forme la plus naive
et la plus dogmatique, il
implique la non-distinction
du vrai et du réel. Il n’y a de
savoir possible qu’a partir de
Iexpérience sensible. “Rien
n’est dans la pensée qui ne
fat préalablement dans les
sens”. Les sciences, dans une
telle optique, ont besoins
d’instruments beaucoup plus
que  d’hypotheses.  Les
relations sont extraites de
Iexpérience sensible et ne
peuvent donc jamais prendre
de valeur absolue. C’est une
doctrine, a certains égards
matérialiste pour ce que le
réel est I'objet brut que 'on
ne peut appréhender que

11 fait la distinction entre le réel
et le vécu (la réalité). Celle-ci est le
monde tel quil m’apparait dans
Pexpérience sensible. Le
rationalisme les distingue mais
affirme en méme temps que le
réel est dans la réalité quelle
cache. De la sorte les phénomenes
scientifiques ne sont pas donnés
dans Pexpérience sensible mais
doivent étre dénichés. Ce qui
confere a I’hypotheése toute sa
valeur  opératoire  puisqu’elle
affirme que le réel n’est pas donné
au niveau de la réalité mais a celui
de Dlabstraction rationnelle. 11
s‘oppose a I'empirisme mais en
situant tout de méme le réel dans
la réalité, il admet que cette réalité
sensible reste la limite de la
connaissance. C’est d’ailleurs sur
ce point que le positivisme
comtien connut ses limites et
insuffisances.

Le réel n’est plus dans la réalité
mais c’est linverse. Philosophie
spontanée des sciences
contemporaines, il affirme que la
connaissance scientifique ne se
réduit pas a mettre de I'ordre dans
les phénomenes, ou a découvrir
un réel qui serait simplement
dissimulé par la réalité, mais au
contraire a produite un réel qui
déborderait la réalité de toutes
parts. De ce point de vue il
considere que les  notions
scientifiques sont plus concrétes
que lexpérience sensible, patrce
que plus riches de déterminations.
La preuve n’y est plus affaire
d’évidence, mais de travail, de
modélisation; de négation; et plus
avant méme que d’expériences,
d’expérimentations.

4.2.1 Ce débat entre empirisme et rationalisme est loin d’étre académique

Il est au contraire au centre de la possibilité et de la portée de nos

connaissances. Mais il faut bien considérer que derriére lui se cache également

le débat entre 'idéalisme et le matérialisme.

4.2.2 Les présupposés du rationalisme:

On distingue traditionnellement entre intuition (appréhension immédiate de

la réalité) et concepts (appréhension médiate de celle-ci par abstraction. La

pensée forme ses idées par analyse ou elle sépare les attributs essentiels et

accidentels, par exemple. Dire que la pensée proceéde par abstraction doit étre

pris au pied de la lettre: c’est une ab-straction: un triage, une distinction, un

écart; mais également une abs-traction car il s’agit bien d’un acte de la pensée.

Rien ne répugne plus a Descartes que le mélange et le confus. Ce n’est pas un

hasard si le critére qu’il retient pour la vérité est le clair et le distinct. C’est bien

pourquoi le débat en question ne saurait étre seulement académique.




10

4.2.3 D’ou viennent nos idées?

Selon les empiristes, elles sont toujours suscitées par des sensations. En
réduisant le champ de la connaissance a Pexpérience sensible, les empiristes
rabattent la vérité sur la réalité et limitent jusqu’a la possibilité méme de penser.
D. Hume avait parfaitement compris que I'idée de cause ne pouvait en aucune
maniére étre tirée de 'expérience, mais seulement produite illusoirement par

I’habitude que nous avons de voir des phénomeénes se succédet.

En réponse, Descartes riposte par le doute méthodique, la rigueur de la

preuve et Pordre des maticres.

4.2.4 Le rationalisme a d’incontestables points forts:
* la raison n’a pas besoin d’un contact sensible avec I'objet pour s’en
former une quelconque représentation. Au contraire méme, distance et recul

semblent nécessaires pour asseoir I'objectivité de la connaissance.

* la raison est économique en ceci qu’elle permet la généralisation,

I’extension et méme le débordement de la réalité empirique.

*  cette connaissance est transmissible quand les intuitions sensibles, les

sensations ne le sont pas.

* clle rend enfin possible laction, la technique, et, partant, la liberté

humaine.

4.2.5 Mais en dépit de ceux-ci, la démarche rationnelle a des limites:
*  depuis Platon, on sait qu’on ne peut pas penser la pensée hors de la
pensée. Savoir ce quelle vaut, et c’est tout le probléeme des théories de la
connaissance, est d’autant plus délicat que la raison est ici a la fois juge et partie.

Cf.: 'argument du troisiéme homme.
* le rationalisme débute donc par un postulat:

Le bon sens est la chose an monde la mienx partagée.
Descartes a raison parce qu’il n’y a pas d’autre possibilité que de penser la

raison fiable. Les sens sont trompeurs et offrent une connaissance trop limitée.
De la un autre postulat:

* de méme qu’on ne peut voir que ce qui est visible, de méme on ne peut
penser rationnellement que ce qui est rationnel. On postule donc toujours
I'intelligibilité du monde (cf.: Hegel). Ce qui illustre non seulement cette
coincidence entre la pensée et le réel, mais la possibilité méme de dépasser le

réel: ce qui est rationnel doit étre réel. Or, précisément ceci non plus ne peut



11

étre démontré: rien ne peut garantir que le monde obéisse effectivement aux

méme régles que notre pensée:

Ce qui est incomprébensible dans le monde, ¢’est que justement il soit compréhensible
*  Ce faisant on postule en méme temps que le raisonnement conserve la
valeur de vérité des prémisses, qu’il véhicule la valeur le long de la chaine des

raisons.
A ces postulats, on peut évidemment rattacher ceux décrits par Aristote:
*  principe d’identité
*  principe de contradiction
*  principe de tiers-exclus

Cest assez dire que la démarche rationnelle est, et ne peut qu’étre

axiomatique (théoreme de Godell)

On peut comprendre alors pourquoi I’histoire des sciences est discontinue,
ainsi que le montra Bachelard: on y définit effectivement la vérité comme
Iensemble des propositions qui ont satisfait a épreuve du doute, de
Pexpérience et de la vérification. En droit, est donc vrai ce dont on n’a pas

démontré le contraire:

Ne rien admettre qui ne soit vérifié ou pronvé
Une théorie doit donc étre vérifiable et explicative. On verra plus loin qu’elle
doit également étre falsifiable. Enfin, elle doit renoncer a appréhender les
vérités dernicres, a poser la question pourquoi? puisque par définition ces

questions sont insolubles et inexpérimentables;

* il est enfin un dernier postulat qui tient a la mathématisation du réel: la
pensée n’entend que le méme et ramene donc tout a une aune commune. Elle
rabat le qualitatif sur le quantitatif; elle procede par genre proche et différence

spécifique. Ce que 'on avait déja repéré avec le langage.

Penser c’est donc toujours identifier. Et tout le probléme est la! Mathématiser
C’est postuler que la perte d’infirmation produite par la quantification est nulle

ou en tout cas sans commune mesute avec le surcroit d’informations obtenu.

I’idéal rationnel est ainsi celui de 'universalité. Trouver La loi (et en ceci celle
de Newton offrit effectivement des horizons nouveaux et des espérances folles)
qui permette d’expliquer la totalité des phénomeénes. La connaissance se veut
néguentropique: un minimum d’hypotheéses et d’axiomes pour un maximum de

connaissances. La connaissance qui , d’une certaine fagon, cherche a conjurer le



12

temps, soffre une forme d’éternité en réduisant la disparité du réel a

Poccurrence d’une seule et méme loi.

Expliquer, c’est identifier: tout ramener a une seule loi. C’est encore
Pexigence d’une représentation unifiée et cohérente du monde. Ramener les
différents ordres de phénomeénes a une seule, de telle sorte qu’ils puissent se
déduire les uns des autres. Mais précisément cette idéal d’universelle
intelligibilité n’est qu’un postulat; n’est du reste qu’un idéal.

Nous savons que la raison ne procéde que d'identité en identité, elle ne peut done tirer d’elle-méme
la diversité de la nature... Contrairement au postulat de Spinoza , l'ordre de la nature ne saurait
étre entierement conforme d celui de la pensée. S'il létait, c'est gu’il y anrait identité complete dans

le temps et dans espace, c'est-g-dire que la nature n’existerait pas. En d'autres termes, lexistence
méme de la nature est la prenve péremptoire qu’elle ne peut étre entiérement intelligible.



13

TEXTES

5 BACHELARD

Quand on cherche les conditions psychologiques des progres de la science, on arrive bientot a
cette conviction que c’est en terme d’obstacles qu’il faut poser le probleme de la connaissance
scientifique. Et il ne s’agit pas de considérer des obstacles externes, comme la complexité ou la
fugacité des phénomeénes, ni d’incriminer la faiblesse des sens et de I'esprit humain: c’est dans
l'acte méme de connaitre, intimement, qu’apparaissent, par une sorte de nécessité fonctionnelle,
des lenteurs et des troubles. C’est la que nous montrerons des causes de stagnation et méme de
régression, c’est la que nous décelerons des causes d’inertie que nous appellerons des obstacles
épistémologiques. La connaissance du réel est une lumiere qui projette toujours quelque part
des ombres. elle n’est jamais immédiate et pleine. Les révélations du réel sont toujours
récurrentes. Le réel n’est jamais “ce qu’on pourrait croire” mais il est toujours ce qu’on aurait da
penser. La pensée empirique est claire, apres coup, quand Iappareil des raisons a été mis au
point. En revenant sur une passe d’erreurs, on trouve la vérité en un véritable repentir
intellectuel. En fait, on connait contre une connaissance antérieure, n détruisant des
connaissances mal faites, en surmontant ce qui, dans lesprit méme, fait obstacle a la
spiritualisation. (...)

Face au réel, ce qu’on croit savoir clairement offusque ce qu’on devrait savoir. Quand il se
présente a la culture scientifique, Uesprit n’est jamais jeune, il est méme trés vieux, car il a ’age
de ses préjugés. Accéder a la science, c’est, spirituellement, rajeunir, c’est accepter une mutation
brusque qui doit contredire un passé.

6 BACHELARD

La science, dans son besoin d'achévement comme dans son principe, s'oppose absolument
l'opinion. S'il lui arrive, sur un point particulier, de légitimer l'opinion, c'est pour d'autres raisons
que celles qui fondent l'opinion; de sotte que l'opinion a, en droit, toujouts tott.

L'opinion pense mal; elle ne pense pas; elle traduit des besoins en connaissance. En désignant
les objets par leur utilité, elle s'interdit de les connaitre. On ne peut rien fonder sur I'opinion: il
faut d'abord la détruire. Elle est le premier obstacle a surmonter. Il ne suffirait pas par exemple
de la rectifier sur des points particuliers, en maintenant comme une sorte de morale provisoire,
une connaissance vulgaire provisoire. L'esprit scientifique nous interdit d'avoir une opinion sutr
des questions que nous ne comprenons pas, sur des questions que nous ne savons pas formuler
clairement. Avant tout il faut savoir poser des problemes. Et quoi qu'on dise, dans la vie
scientifique, les problémes ne se posent pas d'eux-mémes. Clest précisément ce sens du
probleme qui donne la marque du véritable esprit scientifique. Pour un esprit scientifique, toute
connaissance est une réponse a une question. S'il n'y a pas eu de question, il ne peut y avoir de
connaissance scientifique. Rien ne va de soi. Rien n'est donné. Tout est construit.




14

7 COMTE :

Tous les bons esprits répetent depuis Bacon, qu’il n’y a de connaissances réelles que celles qui
reposent sur des faits observés. Cette maxime fondamentale est évidemment incontestable si on
Papplique, comme il convient, a P'état viril de notre intelligence. Mais, en se reportant a la
formation de nos connaissances, il n’en est pas moins certain que 'esprit humain, dans son état
primitif, ne pouvait ni ne devait penser ainsi. Car, si d’un coté, toute théorie positive doit
nécessairement étre fondée sur les observations, il est également sensible, d’un autre coté, que,
pour se livrer a l'observation, notre esprit a besoin d’une théorie quelconque. Si, en
contemplant les phénomeénes, nous ne les rattachions point immédiatement a quelques
principes, non seulement il nous serait impossible de combiner ces observations isolées, et, par
conséquent, d’en tirer aucun fruit, mais nous serions méme entiérement incapables de les
retenir; et, le plus souvent, les faits resteraient inapercus a nos yeux.

Ainsi, pressé entre la nécessité d’observer pour se former des théories réelles et la nécessité
non moins impérieuse de se créer des théories quelconques pour se livrer a des observations
suivies, 'esprit humain, a sa naissance, se trouverait enfermé dans un cercle vicieux dont il
n’aurait eu aucun moyen de sortir, s’il ne se fit heureusement ouvert une issue naturelle par le
développement spontané des conceptions théologiques qui ont présenté un point de ralliement
a ses efforts, et fourni un aliment a son activité.

8 DESCARTES

Par le mot idea jentends tout ce qui peut étre en notre pensée, et j’en ai distingué de trois
sortes: a savoir quadam sunt adventitia comme 'idée qu’on a vulgairement du soleil; aliae facta
vel factie, au rang desquelles on peut mettre celles que les astronomes font du soleil par leur
raisonnement; et aliz innate comme lidée de Dieu, de Pesprit, du corps, du triangle, et en
général toutes celles qui représentent des essences vraies et immuables.

9 DESCARTES

Je remarque premiérement la différence qui est entre I'imagination et la pure intellection ou
conception. Par exemple, lorsque j’imagine un triangle, je ne le cong¢ois pas seulement comme
une figure composée et comprise de trois lignes, mais outre cela, je considére ces trois lignes
comme présentes par la force et application intérieure de mon esprit; et c’est proprement ce
que j’appelle imaginer. Que si je veux penser a un chiliogone, je congois bien a la vérité que c’est
une figure composée de mille cOtés, aussi facilement que je congois qu’un triangle est une figure
composée de trois cOtés seulement, mais je ne puis pas imaginer les mille cotés d’un chiliogone,
comme je le fais des trois d’un triangle, ni pour ainsi dire les regarder comme présents avec les
yeux de mon esprit. Et quoique, suivant la coutume que j’ai de me servir toujours de mon
imagination lorsque je pense aux choses corporelles, il arrive qu’en concevant un chiliogone, je
me représente confusément quelque figure, toutefois il est tres évident que cette figure n’est
point un chiliogone; puisqu’elle ne différe nullement de celle que je me représenterais, si je
pensais a un myriogone, ou a quelque autre figure de beaucoup de cotés; et quelle ne sert en
aucune facon a découvrir les propriétés qui font la différence du chiliogone d’avec les autres
polygones.

(...) Ainsi je connais clairement que j’ai besoin d’une particuliere contention de 'esprit pour
imaginer, de laquelle je ne me sers point pour concevoir; et cette particulicre contention de
Pesprit montre évidemment la différence qui est entre I'imagination et lintellection, ou
conception pure.




15

10 DESCARTES

Prenons pour exemple ce morceau de cire qui vient d’étre tiré de la ruche; il n’a pas encore
perdu la douceur du miel qu’il contenait, il retient encore quelque chose de 'odeur des fleurs
dont il a été recueilli; sa couleur, sa figure, sa grandeur sont apparentes; il est dur, froid, on le
touche, et si vous le frappez il rendra quelque son. Enfin toutes les choses qui peuvent faire
distinctement connaitre un corps se rencontrent en celui-ci.

Mais voici que, pendant que je patle, on 'approche du feu: ce qui y restait de chaleur s’exhale,
Podeur s’évanouit, sa couleur se change, sa figure se perd, sa grandeur augmente, il devient
liquide, il s’échauffe, a peine le peut-on toucher, et quoiqu’on le frappe, il ne rendra plus aucun
son. La méme cire demeure-t-elle aprés ce changement? 1l faut avouer qu’elle demeure et que
personne ne peut le nier. Qu’est-ce donc que 'on connaissait en ce morceau de cire avec tant de
distinction? Certes, ce ne peut étre rien de tout ce que j’y ai remarqué par entremise des sens
puisque toutes les choses qui tombaient sous le gout ou 'odorat, ou la vue, ou I'attouchement
ou Pouie, se trouvent changées, et cependant la méme cire demeure. Peut-étre est-ce ce que je
pense maintenant, a savoir que la cire n’était ni cette douceur de miel, ni cette agréable odeur de
fleurs, ni cette blancheur ni cette figure ni ce son, mais seulement un corps qui un peu
auparavant me paraissait sous ses formes et qui maintenant se fait remarquer sous d’autres. Mais
qu’est-ce, précisément, que jimagine, lorsque je la congois en cette sorte? Considérons-le
attentivement, et ¢éloignant toutes les choses qui n’appartiennent pas a la cire, voyons ce qui
reste. Certes, il ne demeure rien que quelque chose d’étendu et de flexible et de muable. Or
qu’est-ce que cela: flexible et muable? N’est-ce pas que j’imagine que cette cire étant ronde est
capable de devenir carrée, et de passer du carré en une figure triangulaire? Non certes, ce n’est
pas cela puisque je la congois capable de recevoir une infinité de semblables changements et je
ne saurais néanmoins parcourir cette infinité par mon imagination, et par conséquent, cette
conception que j’ai de la cire ne s’accomplit pas par la faculté d’imaginer.

Qu’est-ce maintenant que cette extension? N’est-elle pas aussi inconnue? Puisque dans la cire
qui se fond elle augmente, et se trouve encore plus grande quand elle est enticrement fondue, et
beaucoup plus encore quand la chaleur augmente davantage; et je ne concevrais pas clairement
et selon la vérité ce que c’est que la cire, si je ne pensais qu’elle est capable de recevoir plus de
variétés selon I'extension, que je n’en ai jamais imaginé. 1l faut donc que je tombe d’accord, que
je ne saurais pas méme concevoir par I'imagination ce que c’est que cette cire et quil n’y a que
mon entendement qui le congoive.




16

11 HEGEL

La philosophie, précisément parce qu’elle est la découverte du rationnel, est aussi, du méme
coup, la compréhension du présent et du réel, et non la construction d’un au-dela qui serait
Dieu sait ou - ou plutoét dont on peut dire ou il se trouve, cas dans lerreur d’une facon de
raisonner partielle et vide. Au cours de cet ouvrage, jai indiqué que méme la République de
Platon, qui est devenue proverbialement Pexemple d’un idéal vide, n’est essentiellement rien
d’autre qu’une certaine conception de la nature de la vie éthique grecque.|...]

Ce qui est réel est rationnel,
et ce qui est rationnel est réel

C’est la la conviction de toute conscience non prévenue, comme la philosophie, et c’est a
partir de 1a que celle-ci aborde I’étude du monde de I’esprit comme celui de la nature.

Si la réflexion, le sentiment ou quelque autre forme que ce soit de la subjectivité consciente
considerent le présent comme vain, se situent au-dela de lui et croient en savoir plus long que
lui, ils ne porteront que sur ce qui est vain et, parce que la conscience n’a de réalité que dans le
présent, elle ne sera alors elle-méme que vanité.

Si inversement, I'ldée passe (vulgairement) pour ce qui n’est qu'une idée ou une
représentation dans une pensée quelconque, la philosophie soutient, au contraire, qu’il n’y a rien
de réel dans I'ldée. 1l s’agit des lors de reconnaitre, sous I'apparence du temporel et du passager,
la substance qui est immanente et I'éternel qui est présent. Le rationnel est le synonyme de
I'Idée.

12 HUME

Toutes les perceptions de I'esprit humain se résolvent en deux genres distincts que jappellerai
impressions et idées. La différence entre ces deux genres consiste dans les degrés de force et de
vivacité avec lesquels ils forcent 'esprit et pénetrent dans notre pensée ou conscience.

Les perceptions qui entrent avec le plus de force et de violence, nous pouvons les nommer
impressions; et sous ce nom, je comprends toutes les sensations, passions et émotions,
considérées lorsqu’elles font leur premiere apparition dans 'ame. Par idées, j’entends les faibles
images que laissent les impressions dans la pensée et le raisonnement; telles sont, par exemple,
toutes les perceptions excitées par le présent discours, excepté celles qui naissent de la vue et du
toucher, et excepté aussi le plaisit ou le malaise immédiat qu’il peut occasionner.




17

13 HUME

Je hasarderai ici une proposition que je crois générale et sans exception; c’est qu’il n’y a pas un
seul cas assignable, ou la connaissance du rapport entre la cause et effet puisse étre obtenue a
priori; mais qu’au contraire cette connaissance est uniquement due a Pexpérience qui nous
montre certains objets dans une conjonction constante. Présentez au plus fort raisonneur qui
soit sorti des mains de la nature, 2 ’homme qu’elle a doué de la plus haute capacité un objet qui
lui soit entierement nouveau; laissez-lui examiner ses qualités sensibles; je le défie, apres cet
examen, de pouvoir indiquer une seule de ses causes, ou un seul de ses effets. Les facultés
rationnelles d’Adam nouvellement créé, en les supposant d’une enti¢re perfection des le premier
commencement des choses, ne le mettaient pas en état de conclure de la fluidité et de la
transparence de I'eau, que cet élément pourrait le suffoquer, ni de la lumiere et de la chaleur du
feu, qu’il serait capable de le réduire en cendres. Il n’y a point d’objets qui manifeste pat ses
qualités sensibles les causes qui I'ont produit, ni les effets quil produira a son tour: et notre
raison, dénuée du secours de I'expérience, ne tirera jamais la moindre induction qui concerne les
faits et les réalités.

Cette proposition: Que ce n’est pas la raison mais expérience qui nous instruit des causes et
des effets, est admise sans difficulté, toutes les fois que nous nous souvenons du temps ou les
objets dont il s’agit nous étaient entierement inconnus, puisque alors nous nous rappelons
nécessairement l'incapacité totale ou nous étions de prédire, a leur premiere vue, les effets qui
en devaient résulter.

14 JACOB

Dans I’échange entre la théorie et I'expérience, c’est toujours la premicre qui engage le
dialogue. C’est elle qui détermine la forme de la question, donc les limites de la réponse. «lLe
hasard ne favorise que les esprits préparés» disait Pasteur. Le hasard, ici, cela signifie que
Pobservation a été faite par accident et non afin de vérifier la théorie. Mais la théorie était déja
la, qui permet d’interpréter 'accident.




18

15 JACOB :

Je crois que le cerveau humain a une exigence fondamentale: celle d’avoir une représentation
unifiée et cohérente du monde qui entoure ainsi que des forces qui animent ce monde. Les
mythes, comme les théories scientifiques répondent a cette exigence humaine. Dans tous les
cas, et contrairement 4 ce qu’on pense souvent, il s’agit d’expliquer ce qu’on voit par ce qu’on
ne voit pas, le monde visible par un monde invisible qui est toujours le produit de 'imagination;
Par exemple, on peut regarder la foudre comme 'expression de la colere divine, ou comme une
différence de potentiel entre les nuages et la Terre; on peut regarder une maladie comme le
résultat d’un sort jeté a une personne, ou comme le résultat d’une infection virale, mais, dans
tous les cas, ce quon invoque comme cause ou systeme d’explication, ce sont des forces
invisibles qui sont sensées régir le monde. Par conséquent, qu’il s’agisse d’'un mythe ou d’une
théorie scientifique, tout systeme d’explication est le produit de I'imagination humaine. La
grande différence entre mythe et théorie scientifique, c’est que le mythe de fige. Une fois
imaginé, il est considéré comme la seule explication du monde possible. Tout ce qu’on
rencontre comme événement est interprété comme un signe qui confirme le mythe. Une théorie
scientifique fonctionne de maniére différente. Les scientifiques s’efforcent de confronter le
produit de leur imagination (la théorie scientifique) avec la “réalité” c'est-a-dire I’épreuve des
faits observables. De plus, ils ne se contentent pas de récolter des signes de sa validité, ils
s’efforcent d’en produire d’autres, plus précis, en la soumettant a 'expérimentation. Et les
résultats de celle-ci peuvent s’accorder ou non avec la théorie. Et si 'accord ne se fait pas, il faut
jeter la théorie et en trouver une autre.

Ainsi le propre d’une théorie scientifique est d’étre tout le temps modifiée ou amendée.

16 KANT

Que toute notre connaissance commence avec 'expérience, cela ne souleve aucun doute En
effet, par quoi notre pouvoir de connaitre pourrait-il étre éveillé et mis en action, si ce n’est par
des objets qui frappent nos sens et qui, d’une part, produisent par eux-mémes des
représentations et d’autre part, mettent en mouvement notre faculté intellectuelle, afin qu’elle
compare, lie ou sépare ces représentations, et travaille ainsi la matiére brute des impressions
sensibles pour en tirer une connaissance des objets, celle qu’on nomme expérience? Ainsi,
chronologiquement, aucune connaissance ne précede en nous expérience et c’est avec elles que
toutes commencent.

Mais si toute notre connaissance débute avec I'expérience, cela ne prouve pas quelle dérive
toute de 'expérience, car il se pourrait bien que méme notre connaissance par expérience fut un
composé de ce que nous recevons des impressions sensibles et de ce que notre propre pouvoir
de connaitre (simplement excité par des impressions sensibles) produit de lui-méme, addition
que nous ne distinguons pas de la matiére premiere jusqu’a ce que notre attention y ait été
portée par un long exercice qui nous ait appris a 'en séparer (...) L’expérience nous apprend
bien que quelque chose est de telle ou telle maniere, mais non point que cela ne peut étre
autrement. Si donc, PREMIEREMENT on trouve une proposition dont la pensée implique la
nécessité, on a un jugement a priori; si cette proposition n’est, en outre, dérivée d’aucune autre
qui vaut elle-méme, a son tout, a titre de proposition nécessaire, elle est absolument a priori.
SECONDEMENT, l'expérience ne donne jamais a ses jugements une véritable et stricte
universalité, mais seulement une universalité supposée et relative (par induction) qui n’a pas
d’autre sens que celui-ci: nos observations, pour nombreuses qu’elles aient été jusqu’ici, n’ont
jamais trouvé d’exception a telle ou telle régle. Par conséquent un jugement pensée avec une
stricte universalité, c’est-a-dire de telle sorte qu'aucune exception n’est admise comme possible,
ne dérive point de 'expérience, mais est valable absolument a priori.




19

17 LEIBNIZ

Cette table rase dont on parle n’est a mon avis qu’une fiction, que la nature ne souffre point
et qui n’est fondée que dans les notions incompletes des philosophes (...) L’expérience est
nécessaire, je 'avoue, afin que I'ame soit déterminée a telles ou telles pensées, et afin qu’elle
prenne garde aux idées qui sont en nous; mais le moyen que 'expérience et les sens puissent
donner des idées? L’ame a-t-elle des fenétres, ressemble-t-elle a des tablettes? est-elle comme de
la cire? 1l est visible que tous ceux qui pensent ainsi de I'ame la rendent corporelle dans le fond.
On m’opposera cet axiome regu parmi les philosophes que rien n’est dans ’ame qui ne vienne
des sens. Mais il faut excepter I'ame elle-méme et ses affections. Nihil est in intellectu quod non
fuerit in sensu, excipe: nisi ipse intellectus. Or 'ame renferme Pétre, la substance, 'un, le méme,
la cause, la perception, le raisonnement et quantité d’autres notions, que les sens ne sauraient
donner.




	1 INTRODUCTION 
	1.1 Premier contresens: 
	1.2 Second contresens: 
	1.3 Troisième contresens: 
	1.4 Quatrième contresens: 
	1.5 Cinquième contresens: 

	2 L’ESPRIT SCIENTIFIQUE N’EST NI INNE, NI IMMEDIAT.
	2.1 La loi des trois états
	2.2 La formation de l'esprit scientifique implique le renoncement

	3 LE RAPPORT SCIENCE / TECHNIQUE
	3.1 On posera d’abord une distinction de principe: 
	3.2 Mais il y a une relation logique entre les deux:
	3.3 Un certain parallélisme existe néanmoins entre science et technique:
	3.4 La question des origines reste ouverte:
	3.5 Les sciences se constituent en réponse aux appels de la technique:
	3.6 Subsiste néanmoins une réelle discontinuité entre science et technique:
	3.7 C’est par son désintéressement que la science fait progresser la technique:
	3.8 En retour la technique rend à la science le service de lui fournir des instruments:

	4 METHODE ET EPISTEMOLOGIE 
	4.1 La nécessité de la méthode
	4.2 La connaissance a abordé successivement trois orientations générales: 
	4.2.1 Ce débat entre empirisme et rationalisme est loin d’être académique
	4.2.2 Les présupposés du rationalisme:
	4.2.3 D’où viennent nos idées? 
	4.2.4 Le rationalisme a d’incontestables points forts:
	4.2.5 Mais en dépit de ceux-ci, la démarche rationnelle a des limites:


	5 BACHELARD
	6 BACHELARD
	7 COMTE : 
	8 DESCARTES
	9 DESCARTES
	10 DESCARTES
	11 HEGEL
	12 HUME
	13 HUME
	14 JACOB
	15 JACOB : 
	16 KANT
	17 LEIBNIZ

